
44 45

Буковинський богословський вісник: всеукраїнський часопис. 2025. № 5

УДК 94(37)»-0027/0248»:255.6-64 		  DOI https://doi.org/10.37406/3041-1378/2025-5-5

Василь Балух
(Чернівці)

ВПЛИВ ЧУЖОЗЕМНИХ ТРАДИЦІЙ НА ТРАНСФОРМАЦІЮ 
РЕЛІГІЙНИХ ВІРУВАНЬ В РАННІЙ РИМСЬКІЙ ІМПЕРІЇ

У статті проаналізовано процес трансформації релігійних вірувань в ранній Римській імперії 
під впливом іноземних вірувань. З одного боку, відзначено прагнення римських імператорів династії 
Юліїв-Клавдіїв, Флавіїв, Антонінів і Северів зберегти релігійні традиції республіканського періоду, 
а з іншого, визначено ряд  причин, які об’єктивно змушували державну владу змінювати відношення 
до іноземних вірувань, хоча політика імператорів еволюціонізувала  від рішучої протидії їм за часів 
Октавіана Августа до невтручання, а згодом і до певної підтримки за його наступників.

Констатовано, що імператори сприймали релігію як один із вирішальних факторів стабільнос-
ті держави, тому повинні були зважати на духовні потреби населення Рима. Проте, якщо чужо-
земні вірування загрожували стабільності країни, застосовувалися репресивні заходи, як це було 
з друїдизмом і християнством.

Загалом же, диференціюючи римських громадян і прибічників іноземних релігійних переконань, іно-
вірців не вважали ворогами, тому вони, по суті, безперешкодно інтегрувалися в римський соціум. 

Ключові слова: анімізм, астрологія, жрецькі колегії, Римська імперія, іноземні культи, магія, 
містерії, релігія. 

The article analyzes the process of transformation of religious beliefs in the early Roman Empire under 
the influence of foreign deities. On the one hand, the desire of the Roman emperors of the Julio-Claudian, 
Flavian, Antonine and Severan dynasties to preserve the religious traditions of the Republican period 
is noted, оn the other hand, a number of reasons have been identified that objectively forced the state 
authorities to change their attitude towards foreign cults, although the policy of the emperors evolved from 
resolute opposition to them during the time of Octavian Augustus to non-interference, and later to some 
support for his successors.

It is stated that the emperors perceived religion as one of the decisive factors for the stability of the state, 
therefore they had to take into account the spiritual needs of the population of Rome. However, if foreign 
cults threatened the stability of the country, repressive measures were applied, as was the case with 
Druidism and Christianity.

In general, differentiating between Roman citizens and adherents of foreign religious beliefs, non-
believers were not considered enemies, so they, in fact, integrated into Roman society without hindrance. 

Keywords: animism, astrology, priestly colleges, Roman Empire, foreign cults, magic, mysteries, 
religion.

Актуальність дослідження. Оскільки антична культура, зокрема християнська релігія, 
заклали основи сучасної європейської цивілізації, дослідження її витоків має важливе зна-
чення в умовах євроінтеграційних прагнень нашої держави та кровопролитної війни з РФ за 
збереження не лише свого суверенітету, а й утвердження національної ідентичності, нероз-
ривно пов’язаних із християнськими і культурними традиціями.

Релігійні вірування в Стародавньому Римі були важливою складовою античного суспіль-
ства, культури і повсякденного життя. І саме в імператорську епоху світ отримав найпошире-
ніше нині християнське вчення, яке впродовж кількох століть виборювало право не лише нази-
ватися, але й фактично стати державною релігією у боротьбі з різноманітними язичницькими 
віруваннями та іноземними релігійними культами. Нині серед дослідників навіть існує думка, 



46 47

Буковинський богословський вісник: всеукраїнський часопис. 2025. № 5

що «священні зображення Візантії і Середньовіччя були ближчими до мистецтва античного 
політеїзму, ніж це визнавали Отці Церкви та титани Відродження»1. І ще в V ст. християн-
ські апологети боролися з натовпом язичницьких богів: «вони їх висміювали, але розміщували 
серед демонів».2

Метою статті є комплексний розгляд релігійних уявлень у римському суспільстві під впли-
вом іноземних вірувань у період Ранньої Республіки.

Виходячи з поставленої мети, витікають наступні завдання: 
 – дослідити спроби імператорської влади зберегти релігійні традиції республіканського 

періоду;
 – виявити зміни у сприйнятті римлянами власних богів;
 – показати процес трансформації відносин держави до іноземних вірувань;
 – визначити роль римської армії у поширенні чужоземних культів;
 – з’ясувати причини популярності астрології, магії і пророцтв та відношення до них імпе-

раторів і низів римського суспільства.
Ступінь наукової розробки проблеми.
Здійснити комплексний аналіз поставленої проблеми неможливо без цілої низки джерел, 

використаних у статті. Це праці, трактати і аннали Апулея,3 Горація,4 Діона Кассія,5 Йосифа 
Флавія,6 Тита Лівія,7 Плінія Молодшого,8 Светонія Транквіла,9 Таціта,10 Тертуліана11 та Марка 
Туллія Ціцерона.12

В українській історіографії дана тема ще не знайшла достатнього висвітлення. Її аналізу-
вали в своїх дослідженнях В.О. Балух13, В.П. Коцур14 та, особливо, О.М. Петречко.15

Зате в зарубіжній історіографії проблема висвітлена ґрунтовніше. Значний вклад в   її дослі-
дження внесли М. Дікг,16 Дж.В. Дафф,17 Дж. Елснер,18 Т. Франк,19 С.Н. Міллер,20 Д. Огден,21  
Г. Вебстер22 та ін.

1 Elsner J. Image and Ritual: reflections on the Religions Art. CQ. 1996. № 2. Vol. 46, р. 31.
2 Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновленої» республіки до сенат-
ської монархії. Дис. на здоб.  наук. ст. д. і. н. за спец. 07.00.02 – Всесвітня історія. Львів, 2010, C. 137.
3 Apuleus. Opera guae supersunt. Lipsiae, 1931. Vol. I: Metamorphoses. VIII, 296 p.
4 Horatius Flaccus Q. Opera. Edinburg, 1806. XXX, 575 p. 
5 Dio Cassius. Roman History. London; Cambridge, 1917. Vol. V. 544 p.
6 Josephus. Jewish antiguities, books 18-19. Cambridge; London, 1965. X, 430 p.
7 Livius Titus. Ab urbe condita. Lipsiae, 1860. Vol. II: Libri XXI–XXX. 350 p.
8 Pliny. Natural History. Camdrige; London, 1961. Vol. II: Libri III–VII. IX, 663 p.
9 Svetonius. Vitae duodecim Caesarum cum scriptis minoribus et fragmentis. Lipsiae, 1845. 388 p.
10 Tacitus. Histories. Books I – III. London; Cambridge, 1962. Vol. I. 479 p.
11 Tertulian. Apology. De spectaculis. Cambridge, 1977. XXVII, 446 p.
12 Cicero Marcuss Tullius. De re publica. De legibus. Cambridge; London, 1928. V, 533 p.
13 Балух В.О. Історія античної цивілізації: в 3 т. Т. 2. Стародавній Рим. Чернівці, 2008.  868 c.; Балух В.О. Християнство епохи 
принципату. Наук. вісник Чернівецького нац. ун-ту ім. Юрія Федьковича: Історія. 2025. № 1. С. 110-115.
14 Балух В.О., Коцур В.П. Історія Стародавнього Риму. Чернівці, 2005. 680 c.
15 Петречко О. Еволюція моральних норм ранньої Римської Імперії. Проблеми гуманітарних наук. Наук. зап. ДДПУ. Дрогобич, 
1998. Вип. ІІ. С. 124-134; Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновле-
ної» республіки до сенатської монархії. Дис. на здоб.  наук. ст. д. і. н. за спец. 07.00.02 – Всесвітня історія. Львів, 2010. 379 с.
16 Dickie M. Magic and magicians in the Greco-Roman world. London; New York, 2001. VIII, 380 p.
17 Duff J.W. Social life in Rome and Italy. CAH / ed. S.A. Cook, F.E. Adcoock, M.P. Charleswortth. Cambridge, 1934. Vol. XI.  
P. 743-774.
18 Elsner J. Image and Ritual: reflections on the Religions Art. CQ. 1996. № 2. Vol. 46. P. 517–531.
19 Frank T. An economic history of Rome: to the end of the Republic. Baltimore, 1920. 310 p.
20 Miller S.N. The army and the Imperial house. CAH / ed. S.A. Cook, F.E. Adcoock, M.P. Charleswortth, N.H. Baynes. Cambridge, 
1939. Vol. XII. P. 1–56.
21 Ogden D. Magic, witchcraft, andghost in the Greek and Roman wordls: f sourcebook. Oxford, 2002. X, 353 p.
22 Ogden D. Magic, witchcraft, andghost in the Greek and Roman wordls: f sourcebook. Oxford, 2002. X, 353 p.



46 47

Буковинський богословський вісник: всеукраїнський часопис. 2025. № 5

Виклад матеріалу. Традиційна римська релігія носила по суті прагматичний характер, базу-
ючись на принципі   do ut des (даю, щоб ти дав). При цьому самі римляни, вірогідно, не знали 
точної кількості своїх богів. Частина з них існувала з найдавніших часів, а частина долучалася 
до римського пантеону пізніше.

Самі римські імператори турбувалися про будівництво та реставрацію храмів язичницьких 
богів, а їхні святилища отримували від правителів щедрі подарунки. Крім того відновлюва-
лася діяльність жрецьких колегій та релігійних ігор, частина з яких перестала функціонувати 
наприкінці Республіки. При чому самі імператори ставали членами жрецьких колегій, які ста-
ють слухняним знаряддям в їхніх руках.

Римська релігія не була закритою системою для зовнішнього впливу. В разі потреби рим-
ляни могли просити допомоги і в чужих богів, яких прирівнювали до відомих їм раніше. Проте 
згодом іноземні культи стикалися з протидією римської держави. Так, 213 р. міський претор, 
«за дорученням сенату, заборонив здійснювати нові чи іноземні обряди».23 На думку Діона 
Кассія, «через запровадження чужоземних божеств виникають змови, зборища і ватаги».24 
Тому ще наприкінці Республіки Марк Туллій Ціцерон закликав «шанувати лише визнаних дер-
жавою богів».25

Проте перші імператори не могли викорінити іноземні вірування, бо вже в І ст. Рим став 
справжнім мегаполісом, де проживало разом з рабами та іноземцями майже 2,5 млн чол.26 
Вихідці з різних країн, які мешкали в Імперії, шанували своїх богів, яким будували багато хра-
мів. Ні викорінити ці божества, ні вигнати цих людей стало неможливим. За деякими даними, 
серед жителів Рима близько 90 % були іноземцями.27

Тому, коли за наказом сенату прибрали вівтарі Серапіса, Ісіди, Анубіса, натовп силою 
домігся їх відновлення.28 Більше того, оракули рекомендували римлянам дозволити деякі іно-
земні культи. Поступово в Римі прижилися культи Аполлона, Асклепія, Кібели, Церери тощо.

Проте, на відміну від них, культи Ісіди, Мітри, Серапіса та ін. тривалий час не були вклю-
чені в державне життя, а були лише приватною справою. Мало того, імператори боролися 
з іноземними віруваннями. Так, Тиберій заборонив чужоземні релігійні церемонії (exsternas 
caeremonias), єгипетські та юдейські ритуали, змусив їх прихильників спалити одяг і предмети, 
які використовувалися під час обрядів. Мало того, юдеїв вигнали з Риму під загрозою пока-
рання довічним рабством за непокору і відправили на Сардинію для боротьби з розбійниками. 
А хто відмовився від військової служби, стратили.

Переслідувалися й прихильники богині Ісіди, жерців якої звинуватили у викраденні рим-
лянки Пауліни під виглядом бога Анубіса для римського вершника Деція Мунда. Винуватців 
розіп’яли на хресті, храм Ісіди «Тіберій наказав зруйнувати, а її зображення кинути в Тибр».29

Однак у східних віруваннях були благочестя, чиста віра і каяття за вчинені злочини. У них 
моральні почуття відповідали ідеям очищення від провини, притаманний тісний зв’язок із 
божеством, аскетичні самозречення та оцінка людського життя за вчинками. Вони давали зна-
чно більше духовної підтримки, ніж римський політеїзм.30

І уже Гай Калігула відмовився від політики попередників і започаткував святкування на 
честь Ісіди. За словами Йосифа Флавія, «імператор був засновником і учасником цих містерій, 

23 Livius Titus. Ab urbe condita. Lipsiae, 1860. Vol. II. 25, 29.
24  Dio Cassius. Roman History. London; Cambridge, 1917. Vol. V, LII, 36.
25 Cicero Marcuss Tullius. De re publica. De legibus. Cambridge; London, 1928. ІІ, 19.
26 Story W.W. Roba di Roma. London, 1866. Vol. II, р. 297. 
27 Frank T. An economic history of Rome: to the end of the Republic. Baltimore, 1920, р. 159-160.
28 Tertulian. Apology. De spectaculis. Cambridge, 1977, I, 10.
29 Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновленої» республіки до сенат-
ської монархії, с. 151.
30 Duff J.W. Social life in Rome and Italy. CAH / ed. S.A. Cook, F.E. Adcoock, M.P. Charleswortth. Cambridge, 1934. Vol. XI, р. 773.



48 49

Буковинський богословський вісник: всеукраїнський часопис. 2025. № 5

переодягаючись в жіночий одяг, надаючи собі зовнішності жінки»31, «взував жіночі сандалі 
і виходив в одязі Венери».32 Крім того Калігула наказав привезти з Греції зображення богів, 
зокрема знамениту статую Зевса Олімпійського роботи Фідія, щоб зняти з них голови і замі-
нити їх своїм зображенням. Його стали називати Юпітером Латинським.33

Правда, імператор Клавдій повернувся в релігійній політиці до позицій Августа і Тиберія, 
ретельно дотримуючись давніх римських традицій. Він покінчив з віруваннями друїдів, вигнав 
з Риму юдеїв, постійно підбурюваних «Хрестом». Тут Светоній мав на увазі християн, не роз-
різняючи їх з юдеями34, а найменування Христа Хрестом свідчило про ще недостатню обізна-
ність римлян з християнськими віруваннями на поч. ІІ ст.

Імператори династії Флавіїв теж скрупульозно дотримувалися релігійних церемоній, осо-
бливо при Доміціані, який, наприклад, суворо карав злочинні зв’язки жриць богині Вести, 
а старшу весталку наказав закопати живцем. І хоча Флавії були прихильниками традиційної 
римської релігії, період їхнього правління став часом нових можливостей для східних вірувань.

Так, Веспасіан і Тит вважали за можливе відпочивати вночі в храмі богині Ісіди, Веспасіан, 
перебуваючи в Єгипті, відвідав храм Серапіса, де вдався до ворожіння з метою дізнатися про 
свої майбутні перспективи.

Постає питання про те, чи відрізнялася релігійна політика щодо іноземних вірувань в рим-
ських провінціях. Наприклад, у Британії поряд з обов’язковими культами імператорів і Юпі-
тера, інколи вшановували олімпійський та кельтський пантеони богів, а також запроваджува-
лася низка таємних культів, до яких відносилися й християни. Подібною була ситуація і в інших 
римських провінціях.

Особливої уваги в цьому контексті заслуговує римська армія. Римські ветерани, які після 
завершення служби часто залишалися проживати у провінціях, жертвували римським боже-
ствам значні суми. Але солдати відіграли чи не найважливішу роль у проникненні іноземних 
вірувань у Рим. Вони на тривалий час залишалися на завойованих територіях, охоче пере-
ймали, засвоювали і забирали із собою тамтешні вірування, навіть коли переводилися в інші 
регіони.

Вагомим фактором поширення іноземних вірувань стала сама природа політеїстичної рим-
ської релігії. Багато з римських громадян стали вважати, що не завадить звертатися за допо-
могою одразу до кількох богів, зокрема і до чужих. Тому  часто відбувалися  спільні посвяти 
Ліберу, Сільвану та Геркулесу; Ісіді, Серапісу та Лібері; Солу, Серапісу, Юпітеру, Ліберу; Діс-
патеру та Юпітеру.35

Після пожежі 80 р. були знищені храми, присвячені Серапісу, Ісіді, Юпітеру, Нептуну 
та іншим богам. Імператор Доміціан, ведучи відновлювані будівельні роботи, відбудував також 
храм Ісіди. Прихильно ставилися до іноземних вірувань і наступні імператори. Так, шануваль-
ником Ісіди, Анібуса та Мітри був Коммод, зображений на монетах разом з богами Вікторією, 
Серапісом та Ісідою36. Імператор Адріан зображений на монетах поряд з Ісідою та Серапісом, 
а Каракалла – в сцені отримання хлібних колосків від Ісіди.37 Пишні та багатолюдні ритуальні 
дійства на честь Ізіди описані Апулеєм.38

31 Josephus. Jewish antiguities, books 18-19. Cambridge; London, 1965. XІХ, 1, 5.
32 Svetonius. Vitae duodecim Caesarum cum scriptis minoribus et fragmentis. Lipsiae, 1845. Calig. 52.
33 Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновленої» республіки до сенат-
ської монархії, С. 153.
34 Svetonius. Vitae duodecim Caesarum cum scriptis minoribus et fragmentis. Lipsiae, 1845. Claud. 22; 25, 4-5.
35 Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновленої» республіки до сенат-
ської монархії, С. 155. 
36 Webster G. The Roman Imperial Army of the First and Second Centuries A.D. 3 ed. Totowa, 1985, Р. 304.
37 Akerman J.Y. Descriptive Catalogue of Rare and Unedited Roman Coins. London, 1834. Vol. I, Р. 379.
38 Apuleus. Opera guae supersunt. Lipsiae, 1931. Vol. I: Metamorphoses. ХІ, 8-17



48 49

Буковинський богословський вісник: всеукраїнський часопис. 2025. № 5

Під впливом іноземних релігійних традицій відбувалася також трансформація у сприйнятті 
римлянами власних богів. І навпаки, змінювалося сприйняття чужих богів під дією римських 
звичаїв. Так, наприкінці Республіки і початку Імперії зростає значення культу Фортуни (Тіхе) – 
богині щастя і долі, вбираючи в себе культ і атрибути більшості богів греко-римського панте-
ону. З богині панівних верств вона перетворюється на божество мас. Її супутником стає Мер-
курій, що поділяє її успіх.

Сприйняття релігійних вірувань різними верствами римського суспільства було неодна-
ковим. Освічені римські громадяни сприйняли вчення стоїків. Так, один із найосвіченіших 
римських імператорів, Марк Аврелій, вважав «несумлінне виконання релігійного культу при-
чиною чуми в державі».39

Водночас серед вищих верств популярною стає астрологія. І хоча Тіберій наказав вигнати 
з Рима астрологів, сам дослухався до порад професійних астрологів. У Нерона був власний 
астролог Балбілл, якого ототожнюють з префектом Єгипту Тіберієм Клавдієм Балбіллом40. 
Імператор Тіт особисто тлумачив гороскопи.41 А от Вітелій наказав вигнати астрологів з Іта-
лії42. Так поступав і Веспасіан, хоча мав звичку консультуватися у кращих з них43.

Правда, декого з астрологів жорстоко карали. Імператор Доміціан наказав стратити колиш-
нього консула Меттія Помпузіана, який «роздобув його гороскоп, і про це стало відомо»44. На 
практиці виявлялося корисним дружити з астрологами. Нерву, якого Доміціан мав намір стра-
тити, врятував його друг астролог, який переконав імператора, що Нерва помре через кілька 
днів.45

Окрім того, набувала популярності в Римі магія. Тертуліан у праці «Про поклоніння ідо-
лам» відзначав «спорідненість магії та астрології»46. Римляни були переконані, що коли люди, 
омиваючи стопи, тричі торкнувся водою очей, то ніколи не хворітимуть на офтальмію. Матері 
вірили, що «поряд з молитвою до Юпітера дитину можна вилікувати також магічним занурю-
ванням у води р. Тибр».47

Поширеною була любовна магія.48 Згідно з Горацієм, «відьми вбивали хлопчиків, щоб отри-
мати інгредієнти для любовного зілля».49 А епітафія часів правління імператора Тіберія свід-
чить, що «в могилі похований чотирирічний хлопчик, який загинув від рук відьми».50

У більшості випадків магію практикували люди низького соціального статусу, хоча в дея-
ких випадках до неї долучалися і римські громадяни51. Були навіть складені магічні формули 
та інструкції до виконання магічних обрядів для забезпечення бажаного результату.

Серед нижчих верств римського суспільства поширювалися різні форми анімізму.  Так,  для 
неосвіченого легіонера світ був наповнений духами, які часто перешкоджали його діям. Перед 
усіма битвами влаштовувалися жертвоприношення, давалися обітниці, тлумачилися знаки, 

39 Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновленої» республіки до сенат-
ської монархії, С. 157.
40 Ogden D. Magic, witchcraft, andghost in the Greek and Roman wordls: f sourcebook. Oxford, 2002, Р. 349.
41 Svetonius. Vitae duodecim Caesarum cum scriptis minoribus et fragmentis. Lipsiae, 1845. Tit. 9, 2.
42 Tacitus. Histories. Books I – III. London; Cambridge, 1962. Vol. I. ІІ, 62.
43 Dio Cassius. Roman History. London; Cambridge, 1917. Vol. V. LXVI, 9.
44 Svetonius. Vitae duodecim Caesarum cum scriptis minoribus et fragmentis. Lipsiae, 1845. Dom. 10, 3.
45 Dio Cassius. Roman History. London; Cambridge, 1917. Vol. V. LXVIІ, 15, 6.
46 Tertulian. Apology. De spectaculis. Cambridge, 1977. XXVII, 9.
47 Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновленої» республіки до сенат-
ської монархії, с. 159.
48 Ogden D. Magic, witchcraft, andghost in the Greek and Roman wordls: f sourcebook. Oxford, 2002, с. 115-119.
49 Horatius Flaccus Q. Opera. Edinburg, 1806. XXX, 5.
50 Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновленої» республіки до сенат-
ської монархії, с. 159.
51 Dickie M. Magic and magicians in the Greco-Roman world. London; New York, 2001, р. 201.



50 51

Буковинський богословський вісник: всеукраїнський часопис. 2025. № 5

отримані під час ворожінь. Це часто ставало предметом маніпуляцій для командирів, які «вва-
жали несприятливими умови для початку бойових дій».52

Страх перед забобонами був властивий майже для всіх верст римського суспільства. Так, 
в існування привидів вірив навіть освічений Пліній Молодший, про що свідчать його листи.

Пророчим снам і різним прикметам вірив імператор Октавіан Август: був переконаний, що 
від блискавки його може захистити шкіра тюленя, яку завжди носив із собою,53 а Тіберій з цією 
метою використовував лавровий вінок.54 Доміціан все життя жив зі страхом через передба-
чення йому в дитинстві часу смерті.55

Каракалла вважав, що в його особі відбулася реінкарнація Олександра Македонського.56 
Хоча магія й астрологія не могли задовольнити релігійні потреби римського суспільства, однак 
могли доповнити в окремих випадках римську релігію, а згодом і вплинути на формування 
основ християнства.

Висновки. Отже, період принципату став часом відродження римської релігії на новій 
основі. Римське суспільство і надалі шанувало і цінувало своїх богів, сподіваючись на їхню 
підтримку. Водночас поширюються різні іноземні вірування.

Сприймаючи релігію як один із вирішальних факторів стабільності держави, римські імпе-
ратори проводили послідовну політику, спрямовану на збереження і відновлення традиційних 
релігійних традицій. При цьому нагляд держави за релігійним життям посилювався: доклада-
ються зусилля  для підтримки культових споруд у належному стані, контролюються жрецькі 
колегії, обожнюються імператори, вшановуються іноземні божества. 

Зростає значення культу Аполлона, Діани, Венери, Марса, Миру тощо. Щодо іноземних 
вірувань політика держави еволюціонізувала: від рішучої протидії за Октавіана Августа до 
невтручання,  а згодом і до певної підтримки за його наступників. Імператори змушені були 
зважати на духовні потреби населення країни, тому чужоземні вірування, по суті, розвивалися 
безперешкодно.

Проте, якщо вони не відповідали вимогам стабільного розвитку суспільства, уряд 
застосовував репресивні заходи. Як приклад, до християнства і друїдизму. Хоча релігійна свідо-
мість римського суспільства диференціювала римлян і прибічників неримських вірувань, іно-
вірців не вважали за ворогів, що дозволяло їм безболісно інтегруватися у римське суспільство.

Список джерел і літератури:
1.	 Балух В.О. Історія античної цивілізації: в 3 т. Т. 2. Стародавній Рим. Чернівці, 2008.  868 c.
2.	 Балух В.О., Коцур В.П. Історія Стародавнього Риму. Чернівці, 2005. 680 c.
3.	 Балух В.О. Християнство епохи принципату. Наук. вісник Чернівецького нац. ун-ту ім. Юрія Федьковича: 

Історія. 2025. № 1. С. 110-115.
4.	 Петречко О. Еволюція моральних норм ранньої Римської Імперії. Проблеми гуманітарних наук. Наук. 

зап. ДДПУ. Дрогобич, 1998. Вип. ІІ. С. 124-134.
5.	 Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновленої» 

республіки до сенатської монархії. Дис. на здоб.  наук. ст. д. і. н. за спец. 07.00.02 – Всесвітня історія. 
Львів, 2010. 379 с.

6.	 Akerman J.Y. Descriptive Catalogue of Rare and Unedited Roman Coins. London, 1834. Vol. I. 507 p.
7.	 Apuleus. Opera guae supersunt. Lipsiae, 1931. Vol. I: Metamorphoses. VIII, 296 p.
8.	 Cicero Marcuss Tullius. De re publica. De legibus. Cambridge; London, 1928. V, 533 p.

52 Webster G. The Roman Imperial Army of the First and Second Centuries A.D. 3 ed. Totowa, 1985, р. 275. 
53 Svetonius. Vitae duodecim Caesarum cum scriptis minoribus et fragmentis. Lipsiae, 1845. Aug. 90-92.
54 Ibid. Tib. 69.
55 Петречко О. Суспільно-політичний розвиток Римської імперії в І – на поч. ІІІ ст. н. е.: від «відновленої» республіки до сенат-
ської монархії, с. 160.
56 Miller S.N. The army and the Imperial house. CAH / ed. S.A. Cook, F.E. Adcoock, M.P. Charleswortth, N.H. Baynes. Cambridge, 
1939. Vol. XII, р. 47.



50 51

Буковинський богословський вісник: всеукраїнський часопис. 2025. № 5

9.	 Dio Cassius. Roman History. London; Cambridge, 1917. Vol. V. 544 p.
10.	Josephus. Jewish antiguities, books 18-19. Cambridge; London, 1965. X, 430 p.
11.	Horatius Flaccus Q. Opera. Edinburg, 1806. XXX, 575 p.
12.	Livius Titus. Ab urbe condita. Lipsiae, 1860. Vol. II: Libri XXI–XXX. 350 p.
13.	Pliny. Natural History. Camdrige; London, 1961. Vol. II: Libri III–VII. IX, 663 p.
14. Svetonius. Vitae duodecim Caesarum cum scriptis minoribus et fragmentis. Lipsiae, 1845. 388 p.
15.	Tacitus. Histories. Books I – III. London; Cambridge, 1962. Vol. I. 479 p.
16.	Tertulian. Apology. De spectaculis. Cambridge, 1977. XXVII, 446 p.
17.	Dickie M. Magic and magicians in the Greco-Roman world. London; New York, 2001. VIII, 380 p.
18.	Duff J.W. Social life in Rome and Italy. CAH / ed. S.A. Cook, F.E. Adcoock, M.P. Charleswortth. Cambridge, 

1934. Vol. XI. P. 743-774.
19.	Elsner J. Image and Ritual: reflections on the Religions Art. CQ. 1996. № 2. Vol. 46. P. 517–531.
20.	Frank T. An economic history of Rome: to the end of the Republic. Baltimore, 1920. 310 p.
21.	Miller S.N. The army and the Imperial house. CAH / ed. S.A. Cook, F.E. Adcoock, M.P. Charleswortth, 

N.H. Baynes. Cambridge, 1939. Vol. XII. P. 1–56.
22.	Momigliano A. Nero. CAH / S.A. Cook, F.E. Adcoock, M.P. Charleswortth. Cambridge, 1934.  

Vol. X. P. 702–742.
23.	Ogden D. Magic, witchcraft, andghost in the Greek and Roman wordls: f sourcebook. Oxford, 2002. X, 353 p.
24.	Story W.W. Roba di Roma. London, 1866. Vol. II. 318 p.
25.	Webster G. The Roman Imperial Army of the First and Second Centuries A.D. 3 ed. Totowa, 1985. XV, 343 p. 

Referencеs:
1.	 Balukh, V.O. (2008). Istoriia antychnoi tsyvilizatsii: v 3 t. T. 2. Starodavnii Rym. Chernivtsi: [Publisher], 868 s. 

[Ukrainian].
2.	 Balukh, V.O., & Kotsur, V.P. (2005). Istoriia Starodavnoho Rymu. Chernivtsi: [Publisher], 680 s. [Ukrainian].
3.	 Balukh, V.O. (2025). Khrystyianstvo epokhy pryntsypatu. Nauk. visnyk Chernivetskoho nats. un-tu im. Yuriia 

Fedkovycha: Istoriia, 1, 110–115. [Ukrainian].
4.	 Petrechko, O. (1998). Evoliutsiia moralnykh norm rannoi Rymskoi Imperii. Problemy humanitarnykh nauk. 

Nauk. zap. DDPU, II, 124–134. [Ukrainian].
5.	 Petrechko, O. (2010). Suspilno-politychnyi rozvytok Rymskoi imperii v I – na poch. III s. n. e.: vid «vidnovlenoi» 

respubliky do senatskoi monarkhii. Dys. na zdob. nauk. st. d. i. n. za spets. 07.00.02 – Vsesvitnia istoriia. Lviv: 
[Publisher], 379 s. [Ukrainian].

6.	 Akerman, J.Y. (1834). Descriptive Catalogue of Rare and Unedited Roman Coins. London: [Publisher],  
Vol. I, 507 p.

7.	 Apuleius. (1931). Opera guae supersunt. Lipsiae: [Publisher], Vol. I: Metamorphoses, 296 p.
8.	 Cicero, M. T. (1928). De re publica. De legibus. Cambridge; London: [Publisher], 533 p.
9.	 Dio Cassius. (1917). Roman History. London; Cambridge: [Publisher], Vol. V, 544 p.
10.	Josephus. (1965). Jewish Antiquities, Books 18-19. Cambridge; London: [Publisher], 430 p.
11.	Horatius Flaccus, Q. (1806). Opera. Edinburg: [Publisher], 575 p.
12.	Livius, T. (1860). Ab urbe condita. Lipsiae: [Publisher], Vol. II: Libri XXI–XXX, 350 p.
13.	Pliny. (1961). Natural History. Cambridge; London: [Publisher], Vol. II: Libri III–VII, 663 p.
14.	Svetonius. (1845). Vitae duodecim Caesarum cum scriptis minoribus et fragmentis. Lipsiae:  

[Publisher], 388 p.
15.	Tacitus. (1962). Histories. Books I – III. London; Cambridge: [Publisher], Vol. I, 479 p.
16.	Tertullian. (1977). Apology. De spectaculis. Cambridge: [Publisher], 446 p.
17.	Dickie, M. (2001). Magic and Magicians in the Greco-Roman World. London; New York: [Publisher], 380 p.
18.	Duff, J.W. (1934). Social Life in Rome and Italy. In S.A. Cook, F.E. Adcock, M.P. Charlesworth (Eds.), Cambridge 

Ancient History, Vol. XI, 743–774.
19.	Elsner, J. (1996). Image and Ritual: Reflections on the Religious Art. CQ, 46(2), 517–531.
20.	Frank, T. (1920). An Economic History of Rome: To the End of the Republic. Baltimore: [Publisher], 310 p.
21.	Miller, S.N. (1939). The Army and the Imperial House. In S.A. Cook, F.E. Adcock, M.P. Charlesworth, 

N.H. Baynes (Eds.), Cambridge Ancient History, Vol. XII, 1–56.



52 53

Буковинський богословський вісник: всеукраїнський часопис. 2025. № 5

22.	Momigliano, A. (1934). Nero. In S.A. Cook, F.E. Adcock, M.P. Charlesworth (Eds.), Cambridge Ancient History, 
Vol. X, 702–742.

23.	Ogden, D. (2002). Magic, Witchcraft, and Ghosts in the Greek and Roman Worlds: A Sourcebook. Oxford: 
[Publisher], 353 p.

24.	Story, W.W. (1866). Roba di Roma. London: [Publisher], Vol. II, 318 p.
25.	Webster, G. (1985). The Roman Imperial Army of the First and Second Centuries A.D. (3rd ed.). Totowa: 

[Publisher], 343 p.

Отримано: 14.10.2025 
Прийнято до друку: 17.11.2025

Опубліковано: 29.12.2025 


